
___________________________________________________________________________________

© Stiftung WKG in Deutschland                                          1                                                                  www.wkg.gci.org

Wissenschaft im Mittelalter: 
Auf den Schultern von Giganten
Von Neil Earle

Ich unterrichte nun schon seit fünfzig Jahren in Geschichte. Dabei bemühe 
ich mich, besonders auf die Schüler einzugehen, die wissenschaftlich inte-
ressiert sind.

Unser moderner Umgang mit Wissen ist – wie alles, von Hüten und Talaren bis hin zu Licht-
schwertern in Star Wars – vom Mittelalter beeinflusst, jenem großen Zeitabschnitt unserer 
Zivilisation, der sich von etwa 500 bis 1500 nach Christus erstreckte.

Überraschenderweise, oder vielleicht auch nicht, waren die meisten wissenschaftlichen For-
scher jener Zeit Christen, die meist aus dem Umfeld der westlichen Kirche kamen.

Bestand am Anfang die „Notwendigkeit“? 
Beginnen wir mit Johannes Philoponus (griechisch für „der Arbeit-Liebende“), auch bekannt 
als Johannes der Grammatiker. Er lebte um 450-580 unserer Zeitrechnung in Alexandria und 
war wahrscheinlich der letzte große Wissenschaftler, der in dieser Stadt erfolgreich arbeiten 
konnte, die wegen Euklid, Archimedes und Eratosthenes dem Astronomen sehr berühmt war. 
Letzterer berechnete um 200 v. Chr. den Umfang der Erde mit einer Abweichung von einem 
Fünfzigstel gegenüber ihrem wahren Umfang!

Der griechische Kaiser Justinian wurde auf Philoponus aufmerksam, weil er die Kirche gegen 
die Ideen des Aristoteles verteidigte, der die vergangene Ewigkeit der Materie und die grie-
chischen Vorstellungen von der Schöpfung durch „Notwendigkeit“ lehrte, was im Widerspruch 
zu den jüdisch-christlichen Vorstellungen von der Schöpfung ex nihilo (aus dem Nichts durch 
einen persönlichen Gott) stand. Justinian selbst gab mit dem Bau der prächtigen Sophienkir-
che in seiner glanzvollen Hauptstadt Konstantinopel ein Beispiel für die Wissenschaft jener 
dunklen Zeit des Mittelalters, während Westeuropa ums Überleben kämpfte. Aber Philoponus 
war der Mann, der die heidnischen griechischen Vorstellungen von einem kalten, unpersönli-
chen, unbewegten Beweger widerlegte. Der Grammatiker „befreite das christliche Denken 
von der Tyrannei des Schicksals, der Notwendigkeit und des Determinismus [alles ist bereits 
festgelegt], die in der heidnischen Geisteswelt die Existenz der Kreatur fest im Griff hatten“ 
(QuodLibet Journal, Januar 2003).

Die Optik faszinierte Philoponus, und er zeigte, dass die Spekulationen des Aristoteles, wonach 
das Sehen aus einem Strahl resultiert, der das Auge verlässt und auf das Objekt trifft, falsch 
waren. Johannes erkannte, dass „die Form des wahrgenommenen Objekts in das Auge eintritt 
und dort durch den transparenten Körper (die Linse) übertragen wird.“

Diese Erkenntnisse inspirierten später zwei führende Wissenschaftler, die wir um 1200 ken-
nenlernen werden: den Oxforder Kanzler Robert Grosseteste (1168-1253), den späteren Bi-
schof von Lincoln, und Roger Bacon (1214-94), der eine Fülle von Abhandlungen über Mathe-
matik, Astronomie und Optik schrieb. Diese wiederum wurden von den Schriften islamischer 
Autoren beeinflusst, mit denen sie durch die Kreuzzüge und die Nähe zu muslimischen Städten 



© Stiftung WKG in Deutschland                                          2 www.wkg.gci.org

in Spanien und Italien in Kontakt gekommen waren. Bitte beachten Sie die kurze Zusammen-
fassung von Will Durant.

Die Flucht vor der Magie
Im Jahr 1065, ein Jahr vor dem berühmtesten Datum der englischen Geschichte – der norman-
nischen Eroberung Englands – gelang einem Mönch und Erfinder namens Oliver (Eilmer) von 
Malmesbury ein Gleitflug von etwa 200 Meter, bei dem er abstürzte und sich beide Beine 
brach. Aber der Fortschritt ging weiter! Im Jahr 1091 zeichnete ein anderer Kleriker namens 
Walcher von Lothringen Mondfinsternisse mit einem Astrolabium [Sternhöhenmesser] auf –
der erste bekannte Fall von astronomischer Beobachtung in Europa.

Im Jahr 1202 veröffentlichte Leonardo von Pisa die hinduistischen Zahlen, die Null und das 
Dezimalsystem sowie die Algebra (arabisch: al-gebra) und führte damit die Mathematik in Eu-
ropa wieder ein.

Dies brachte die damalige Wissenschaft der Mechanik voran, wie die großen Kathedralen je-
ner Zeit beweisen (siehe unten). Um 1222 erweiterte der Dominikanerpater Jordanus die Er-
kenntnisse Leonardos (von Pisa), indem er das noch heute gebräuchliche Jordanus-Axiom for-
mulierte: „Das, was ein bestimmtes Gewicht auf eine bestimmte Höhe heben kann, kann ein 
K-mal schwereres Gewicht auf eine K-mal geringere Höhe heben“, was wie eine wissenschaft-
liche Methode klingt.

Um 1271 formulierte Robert von England die Theorie der Pendeluhr, und in einem Turm von 
Westminster wird eine große Uhr erwähnt. Die erste eindeutige Erwähnung einer Uhr, die mit 
Riemenscheiben, Gewichten und Zahnrädern arbeitete, stammt aus dem Jahr 1320. Die be-
rühmten rotierenden Uhren des späteren Mittelalters waren auf dem Vormarsch.

Um 1270 stellte Markus der Große das Rezept für Schießpulver zusammen: ein Pfund reiner 
Schwefel, zwei Pfund Holzkohle aus einer Linde oder Weide und sechs Pfund Salpeter. Mi-
schen und rühren. Die Behauptung der Chinesen, sie hätten das Schießpulver erfunden, ist 
wahrscheinlich zutreffend.

Arnold von Villanova (1235-1311) in Spanien war der berühmteste Arzt seiner Zeit und behan-
delte den Papst erfolgreich gegen Nierensteine. Die Chirurgie entwickelte sich in dieser Zeit 
schneller als jeder andere Zweig der Medizin, und obwohl Nonnen und Mönche als Europas 
erste Pharmakopäden [Arzneibücher] berühmt geworden waren, veröffentlichte Roger von 
Salerno um 1170 die früheste Abhandlung über Chirurgie in Westeuropa, die dreihundert 
Jahre lang gültig blieb. Schließlich führten irakische Ärzte bereits um 800 n. Chr. Gehirnopera-
tionen durch, so dass dies in das Muster der übernommenen Erkenntnisse aus dem Osten 
passt.

Die christliche Nächstenliebe gab der Krankenhausbewegung einen großen Auftrieb, und das 
erste englische Krankenhaus wurde 1084 in Canterbury gegründet. Als der französische König 
1260 einen Raum für die Kranken einrichtete, entstand in Paris das am längsten bestehende
medizinische Zentrum.

Dies sind beeindruckende Leistungen, die die alte Lüge, die Kirche sei der Wissenschaft feind-
lich gesinnt gewesen, widerlegen. Es stimmt, Rom war besorgt, dass sich die Astrologie in 
diese Unternehmungen einschleichen könnte, und viele gelehrte Männer übernahmen diese 



© Stiftung WKG in Deutschland                                          3 www.wkg.gci.org

dunklen Künste (zusammen mit einigen dümmeren Spekulationen), aber insgesamt, so 
Durants Fazit, sind dies große Errungenschaften für diese vortechnologische Zeit.

„Die kleine Renaissance“
Die 1200er Jahre sind berühmt für das, was Stephen Cantor als „die schemenhaften Anfänge 
der modernen Wissenschaft“ bezeichnet, aber das ist eine Untertreibung. Durch den Kontakt 
mit muslimischen Denkern – den Überbringern des griechischen und römischen Erbes und 
begünstigt durch die Kreuzzüge und die wachsende Stabilität in Westeuropa – wurde das Wis-
sen aller Art gefördert. Ein konkretes Resultat war die Bewegung zum Bau von Kathedralen 
und die Gründung von Schulen, die sie umgaben – wie Oxford, Cambridge und die Universitä-
ten in Paris und Bologna. Die 1100er und 1200er Jahre waren die große Epoche des Kathe-
dralenbaus.

Touristen in Europa stehen ehrfürchtig da, wenn sie die spitzen Bögen, die hohen Fenster, die 
weite Luftigkeit der kunstvoll zusammengefügten Balken und Dachstützen bestaunen, die in 
schwindelerregender Höhe unterhalb der massiven geschlossenen Räume von Bauwerken wie 
Chartres, Notre Dame, Durham und Exeter zu sehen sind. Kenneth Clark bemerkt, dass „für 
den mittelalterlichen Menschen die Geometrie eine göttliche Tätigkeit war, Gott war der 
große Geometer (einer, der Messungen vornimmt), und dieses Konzept inspirierte die Archi-
tekten.“ Die Handwerkskunst und die messbaren Harmonien der großen Kathedralen mit ih-
ren hoch aufragenden gotischen Türmen und Strebepfeilern, die die riesigen Türme und ro-
settenförmigen Fenster stützen, „spiegeln eine komplexere Mathematik wider, als man zu 
glauben geneigt ist.“

Diese massiven und prächtigen Bauwerke waren nicht nur steinerne Predigten für die Besu-
cher, sie waren und sind auch Zeugnisse der Gelehrsamkeit und des Wissens, die hinter diesen 
behauenen Steinmonumenten stehen, die bis heute der Stolz ihrer Gastgeberstädte sind. „Sie 
trauten dem Zement nicht; Ziegel und Mörtel galten als zu schmutzig für das Haus Gottes und 
zerbröckelten mit der Zeit“, sagt der Technologe Roger G. Lippross. „Die Steinblöcke mussten 
kompliziert gemeißelt und auf eine Weise ausgerichtet werden, über die wir immer noch rät-
seln.“ Als die St.-Patricks-Kathedrale in New York Mitte des 19. Jahrhunderts errichtet wurde, 
war sie 120 Meter lang und an der Spitze 100 Meter hoch und es brauchte zwanzig Jahre bis 
zur Fertigstellung – genauso lange dauerte es, bis Chartres zwischen 1145 und 1194 in Angriff 
genommen wurde.

Lippross ist der Meinung, dass einige dieser mittelalterlichen Geheimnisse über das Verhältnis 
von Größe und Gewicht für uns heute verloren sind.

„Das brillante Quartett“
Albertus Magnus in Köln legte grundlegende wissenschaftliche Prinzipien fest, an denen wir 
noch heute festhalten, wie die Verifizierung von Theorien durch Beobachtung und Berechen-
barkeit. Das war der Weg für weitere Fortschritte. Sein berühmtester Schüler, Thomas von 
Aquin, legte fünf Wege fest, um die Existenz Gottes in der Natur zu beweisen, und begründete 
damit die Verbindung zwischen Wissenschaft und Religion, die bis heute Bestand hat (siehe 
Kasten).

Parallel dazu veröffentlichten Grosseteste und Bacon eine Vielzahl von Werken. Obwohl sie 
viele falsche Schlüsse zogen, stellte Grosseteste Theorien zur wissenschaftlichen Methode
auf, die auch heute noch für Studenten der Physik von Bedeutung sind. Mit seinen fundierten 



© Stiftung WKG in Deutschland                                          4 www.wkg.gci.org

Hypothesen nahm er den Urknall vorweg, indem er beschrieb, dass das Universum mit einer 
riesigen Explosion begonnen haben könnte und sich die dann freigesetzte Materie – in Anleh-
nung an die Newtonsche Schwerkraft – langsam in einer Reihe von ineinander verschachtelten 
Kugeln (den Planeten) absetzte. Seine Hypothesen beruhten auf einer Nachweisbarkeit durch 
Experimente und Beobachtungen. Der Bischof studierte die Brechung des Lichts durch eine 
Glaslinse. Er machte das im muslimischen Spanien verwendete Astrolabium, eine frühe Form 
des Sextanten, populär. Dieses handliche Gerät diente zur Bestimmung der Höhe von Him-
melskörpern und zur Berechnung des Breitengrads und ermöglichte spätere Schiffsreisen in 
den Nordatlantik.

Es mag im Mittelalter Anhänger der flachen Erde gegeben haben, aber Robert Grosseteste 
gehörte nicht zu ihnen.

Indem er 1. Mose 1,2 mit den Theorien des Aristoteles verband, schrieb Bischof Robert aus-
führlich über das Licht als die erste Form, die entstanden ist (eine andere Art, wie er glaubte, 
als das alltägliche Licht, das wir erleben). Die Aussage, das Licht sei der Schlüssel zu allen Phä-
nomenen, erfolgte sieben Jahrhunderte vor Einsteins Theorien. Er zeigte, dass Licht „die Ma-
terie nach allen Seiten hin erweitert“. Es ist „allen Dingen im Universum gemeinsam, von den 
niedrigsten Elementen bis hin zum Firmament“ (Reidl, Seite 6).

Bischof Robert stand mit seinen umfangreichen Schriften zur Geometrie am Anfang der ma-
thematischen Physik. „Ohne Strecken, Winkel und Zahlen“, schrieb er, „gibt es kein wahres 
wissenschaftliches Mittel zur Messung und Überprüfung.“ Sein Schüler Roger Bacon aus 
Oxford wurde aufbauend auf den Erkenntnissen seines Lehrers berühmt. „Wärmestrahlen 
und Schall durchdringen die Wände von Gold und Messing“, schrieb er – eine sehr modern 
klingende Erkenntnis. Bacons Überlegungen zur Optik umfassten die Gesetze der Brechung, 
Vergrößerung und Teleskopie. Dies inspirierte Leonard Digges Mitte des 15. Jahrhunderts zur 
Erfindung des Fernrohrs. Als Galilei mit seinen eigenen Linsen auftauchte, nahm die moderne 
Wissenschaft ihren Lauf.

Währenddessen schrieb Albertus Magnus in Deutschland 38 dicke Bände über alles Mögliche, 
von der Frage, wie ein geköpfter Hahn weiter singen kann, bis hin zur Frage, warum die Erde 
eine Kugel ist. Er zeigte, dass die Milchstraße aus Sternen besteht, wies auf die Beziehung 
zwischen den Nerven und dem Gehirn bei Kopfverletzungen hin, zeigte, wie eine Spinne eine 
Fliege auf große Entfernung wahrnimmt und erklärte die Sehweise von Unterwassertieren. 
Damit war er das, was wir einen „Renaissancemenschen“ nennen, Jahrhunderte vor Leonardo 
da Vinci. Die mittelalterlichen Wissenschaftler der 1200er Jahre, die sich auf scharfe Beobach-
tung eingestellt hatten, hinterließen das Vermächtnis, dass wissenschaftliche Theorien den 
Test der Beweisführung bestehen müssen, idealerweise durch mathematische Theoreme [als 
richtig erkannte Aussagen].

Überall um sie herum gab es praktische Beweise für ihre mathematischen und geometrischen 
Studien. Die großen Kathedralen sind Teil ihres Vermächtnisses und inspirieren uns noch 
heute.

QUELLEN:
Kenneth Clark, Civilization
Francis Collins, The Language of God
Will Durant, The Age of Faith



© Stiftung WKG in Deutschland                                          5 www.wkg.gci.org

Clare Reidl, Robert Grosseteste on Light
J. Truman, Britain: The Growth of Freedom
James Weisheipl, Albertus Magnus and the Sciences

Die fünf Wege des Thomas von Aquin
Thomas von Aquin (berühmtester Schüler von Albertus Magnus) war der theologische Super-
star des Mittelalters. Er war der herausragendste Gelehrte der Universitäten, die um die Dom-
schulen der 1100er und 1200er Jahre entstanden.

Er ist sogar in vielen Philosophiekursen dafür bekannt, dass er Aristoteles' Beweise für einen 
unbewegten Primat in „fünf Wege“ umformulierte, um die Existenz Gottes als völlig plausibel 
darzustellen. Dazu gehören:

1. Der Bewegungsbeweis. Die Beobachtung zeigt uns, dass es für jede Wirkung eine Ursache 
geben muss. Nichts bewegt sich, was nicht von etwas anderem bewegt wird. Dieser Eine, der 
nicht bewegt werden muss, ist das, was die Menschen mit Gott meinen.

2. Der Kausalitätsbeweis. Alle sinnvollen Objekte werden von einem anderen ins Dasein ge-
rufen. Die Kette des Seins muss irgendwo beginnen. Heute argumentieren Teilchenphysiker, 
dass es Quantenelemente gibt, die spontan ins Dasein springen, aber diese bringen natürlich 
nicht beobachtbar vollwertige Universen oder komplizierte menschliche Gehirne hervor. 
Aquin hat dazu beigetragen, dieses langwierige kosmologische Argument in den Vordergrund 
zu stellen.

3. Der Kontingenzbeweis [Argument der Notwendigkeit]. Wenn wir uns umschauen, sehen 
wir, wie Dinge ins Leben treten und wieder verschwinden. Bei so vielen Dingen, die aus der 
Existenz fallen und scheinbar unnötig sind, ist es denkbar, ein notwendiges Wesen zu postu-
lieren, von dem alles abhängt.

4. Der Stufenbeweis [Argument der Hierarchie]. Die physische Welt zeigt Abstufungen der 
Wertigkeit von Felsen über Pflanzen bis hin zu Menschen. Gott wäre die logische höchste Stufe 
in dieser Kette. Dieser Punkt wird als der schwächste in seiner Darstellung angesehen.

5. Der Finalitätsbeweis. Das Auftreten von Design im Universum verlangt nach einem ur-
sprünglichen, höchsten Designer. Dieses Argument setzt viel voraus und setzt voraus, dass wir 
die materielle Welt in jedem Fall richtig deuten, dennoch ist die Idee heute sehr aktuell.

Wie Alister McGrath aufzeigt, sind diese fünf Möglichkeiten für einen dogmatischen Skeptiker 
letztlich nicht stichhaltig, zeigen aber für einen Gläubigen die innere Logik des Glaubens an 
Gott. Sie sind vernünftige „nachträgliche“ Argumente. Die Welt spiegelt Gott wider, meinte 
Aquin, und die fünf Wege erläutern diese Prämisse auf eindringliche und logische Weise. Sie 
legen auch die logischen Strukturen des Denkens und die Verpflichtung zur wissenschaftlichen 
Methode dar, die er von Albertus Magnus gelernt hat, dessen Motto es war, „die Ursachen zu 
erforschen, die in der Natur am Werk sind.“
*


